
1
بخارا

سال هجدهم

آیا	»شاهنامه«	یکی	از	
منابع	ثعالبی	بوده	است؟)))

بحث در بابِ نظریة بدیهه سرایی شفاهی ظاهراً در آمریکا به آشفته بازاری تبدیل 
شده است. کسانی که پرفسور فالی)))به درستی آنان را »قهرمان های نظریة بدیهه سرایی 
شفاهی« می نامد از هیچ تاشی برای تحمیلِ این نظریه به آثار حماسی دریغ نمی ورزند. 
شواهد ادبی و وقایع تاریخیِ مشهور، دو قربانیِ تیره بخت این فعّالیتِ پرشور، دستکِم 
شاهنامة فردوسی  در حوزة شاهنامه پژوهی، بوده اند. به نظر پیروان این نظریه، ظاهراً 
یا بر اساس سنتّ شفاهی حماسه سرایی در ایران سروده شده )دیویدسن، 1944)، و 
یا خصوصیات باغی و ساختاری آن از شفاهیاّت نشانه دارند )دیویس 1996). به 
ایرانی و  از محقّقان  اینکه طبق گفتة سرایندة آن و سه نسل  عبارت دیگر، به جای 
غربی، صورت منظوم یک متن منثور ادبی کهن باشد، یا بخش هائی از این حماسه و 

یا کلّ آن از حیث مضمون و ساختار شفاهی است.
پیش تر در پاسخ به کتاب شاعر و پهلوان در شاهنامة فردوسی اثر پرفسور الگا 
دیویدسن))) )امیدساار، 1995) در دو مقاله در باب نظریة بدیهه سرایی شفاهی بحث 
کرده ام. در ادامه، به ادعاهائی می پردازم که با سهل انگاری بیشتری از دایل پرفسور 

1( استادیار زبان و ادبیّات انگلیسی دانشگاه بوعلی سینا، همدان
2) John M. Foley

3) Olga Davidson

محمود امیدساار
ترجمه: مصطفی حسینی)1(



2

پاسخ  به  نیاز  که  آگنده اند  غلط  از  قدری  به  ادعاها  این  شده اند.  ساخته  دیویدسن 
ندارند. با این همه، انتشار و نشر آنها در مجلّه انجمن شرق شناسی آمریکا)1) )دیویس، 
1996) تأیید ضمنی آنها را توسط یکی از قدیمی ترین و جاافتاده ترین مجاّت رشتة 
ما نشان می دهد و چون ممکن است که این تأییدِ ضمنی باعث گمراهی کسانی بشود 

که به آن مجلّه مراجعه می کنند، شاید پاسخی رسمی ضروری باشد.
مایلم از ابتدا تأکید کنم که قطع نظر از اینکه انسان نظریة بدیهه سرایی شفاهی را 
ــ به طور کلی ــ و یا تعمیم آن به شاهنامة فردوسی را ــ به طور اخصّ ــ بپذیرد یا 
نه، شواهد و روش پرفسور دیویس))) با هر معیار منصفانه و معقولِ تحقیقی پذیرفتنی 
نیست. از اینرو آماجِ ایرادهای من نه خودِ نظریة بدیهه سرائی شفاهی، بلکه بی دقتّی در 

تعمیمِ ناشیانة آن به آثار ادبی فارسی است.
شاهنامه  در سرایش  فردوسی  اصلی  منبع  که  مقبول  نظر  این  در  دیویس  دیک   
اثری مکتوب بوده تردید کرده است. به زعم او ادعای فردوسی مبنی بر در اختیار 
داشتن منبع مکتوب حماسه اش دروغی شاعرانه است، و او دستِ کم در سرودنِ بخش 
نخستِ شاهنامه از افسانه ها و قصّه های برگرفته از منابع شفاهی روزگار خود بهره 
برده است. پیش از بررسی ارزش این دیدگاه و شواهدی که او در این باب عرضه 
کرده است، اجازه دهید موضوع را در بافتار فکری و تاریخی مناسبِ آن قرار دهم و 
خاطرنشان کنم که پرفسور روبن لوی))) نیز تقریباً سی سال پیش، نظری مشابه عرضه 
داشت. وی در پاراگراف عجیبی که در سیاق کام او نابجا به نظر می رسد، بی آنکه از 
میلمن پاری)4) یا آلفرد لرُد نامی ببرد، نظریة بدیهه سراهی شفاهی را مطرح، و در عین 

حال مطلبی را هم از قول محمّدعلی فروغی اشتباهاً نقل می کند:

توصیف  برای  شاهنامه  در  که  است  کرده  خاطرنشان  فروغی...  ع.  م. 
اوضاع و احوال مختلف یک زبان  به دفعات تکرار می شود. مثاً صحنه های 
نبرد، به طور خاص، با تغییرات جزئی حوادث یا با همان الفاظ و عبارات 
با حوادث صحنه های قبلی تضاد دارد،  توصیف می شوند، حوادث بعدی 
از حماسه هائی  .. غرض  نیست.  پهلوانان  روند  و  آیند  بر  نظارتی  هیچ  و 
مانند شاهنامه از برخوانی است... چنین شعری فقط زمانی می تواند سروده 
در  ابیات  و  قالبی، مصاریع،  عبارات  و  الفاظ  از  گنجینه ای  که شاعر  شود 

1) Journal of the American Oriental Society

2) Dick Davis

3) Ruben Levy

4) Milman Parry



3

اختیار داشته باشد که به وقت ضرورت از آنها بی کم و کاست استفاده کند. 
چونکه او هنگام از برخوانی نیز می سراید، باید عباراتی با اوزان درست در 
حافظه داشته باشد، به عاوه استفاده از قافیه سبب می شود که مخاطب با 
شنیدن مصراعِ اوّلْ قافیه را حدس بزند. پس عبارات، تشبیهات، و استعارات 
خاص در ذهن شاعر با افراد و موقعیت های خاص تداعی می شود... اغراق، 
انتقادند...  در خور  که  هستند  مواردی  دیگر  از  باغی  و  بدیعی  صناعات 

طلوع و غروب خورشید همیشه با استعارات پیچیده همراه است.

کسانی که با اشَکال نخستینِ نظریة بدیهه سرایی شفاهی پاری ـ لرُد آشنا هستند 
انتشار کتاب لوی، جال  از  به آن نظریه می شوند. چند سال پس  دیِنِ لوی  متوجّه 
خالقی مطلق به اختصار توضیح داد که چرا فردوسی نمی توانسته شاهنامه را بر اساس 
منابع شفاهی نظم کند. او نخستین کسی بود که خنیاگران پیش از اسامی را که با 
قرار  نظر  مطمح  بدیهه سرایی شفاهی  نظریة  بافتار  در  بودند،  معروف  عنوان گوسان 
داد، و باز اوّلین کسی بود که برای اوّلین بار وبه زبانِ فارسی خاصه ای از نظریاتِ 

• دکتر محمود امیدساار )عکس از: ژاله ستار)



4

پاری و لرد را به مجامع علمی در ایران عرضه کرد )خالقی مطلق، 1978، بازنشر در 
خالقی مطلق، )199 صص. 19- )5). پس از ارائة این پیشینة مختصر بررسی نظریاتِ 

دیویس را از سر می گیریم.
چالش اخیر علیة فرضیة منابع ادبی مکتوب شاهنامه مبتنی بر سه فرضیه است. اوّل 
اینکه، اشارة آشکار فردوسی به منابع مکتوب شبیه ادعای بسیاری از نویسندگان قرون 
وسطایی انگلیسی مانندِ جفری مانموسی)1) است؛ و فردوسی احتمااً مانند آنها منبع 
مکتوبی در اختیار نداشته است و اثرش مبتنی بر منابع شفاهی است. دوّم اینکه، این 
نگاهِ جزمی متعارف که مطابق با آن منبع فردوسی یک متن ادبی منثور بوده، ناصواب 
است و شواهد خاص همسو با آن را شاید بتوان به گونه ای تفسیر کرد که با فرضیه 
اتکاء شاعر به منابع شفاهی موافق افتد. سوّم اینکه، ساختار درونی و باغی شاهنامه 
از  باید یک متن منشعب  را  شاهنامه  اینکه  بیانگرِ  اساساً »شفاهی« است و دستِ کم 
شفاهیاّت دانست. سروکار من در این مقاله با ایراد دوّم دیویس است، یعنی تأویل 
دیگری که او برعلیه شواهدی که اتکاء فردوسی را به منابع کتبی نشان می دهند ارائه 

می کند.
کنم.  آغاز  شاهنامه  تاریخ  مورد  در  معمول  نظریة  نقل  با  را  بحثِ خود  بگذارید 
آن  مقدّمة  اواً  می شود.  ثابت  متعددی  مدارک  با  فردوسی  کهن  منثور  منبع  وجود 
دست کم  ثانیاً،  است.  مانده  جای  بر  شاهنامه  قدیمی  نسخة  چند  در  منثور  شاهنامة 
ثعالبی  ابومنصور  و  )وفات 440)  بیرونی  ابوریحان  ــ  فردوسی  معاصران  از  تن  دو 
)وفات 9)4) ــ آشکارا اظهار داشته اند که از همان شاهنامة منثور استفاده کرده اند. 
ملوک  اخبار  غرر  تصنیف  در  ثعالبی  یعنی  فردوسی،  معاصران  از  یکی  ثالثاً، حدّاقل 
فرس و سیرهم )از این پس تاریخ ثعالبی) از همان منبع یعنی شاهنامة منثور بهره برده 
است. این قضیه از انطباق مکرّر و دقیق شاهنامه با روایت ثعالبی معلوم می شود. این 
انطباقات مکرر و لفظ به لفظ سبب شده است که سه نسل از فردوسی پژوهان به این 
نتیجه برسند که منبع هر دو مؤلف در نگارش آثار خودشان یک کتاب بوده است. این 
کتاب همان اثر منثور فارسی موسوم به شاهنامة ابومنصوری است، که به سال 46) در 
زادگاه فردوسی، توس، تألیف شد. همچنین می دانیم که این کتاب تحت حمایت امیر 
ابومنصور محمّد بن عبدالرزاق )وفات 50)) تألیف شد واز این رو به نام آن بزرگمرد، 

شاهنامة ابومنصوری نامیده شد.
از آنجا که هر فرضیه ای که بخواهد منبعی شفاهی به حماسة فردوسی نسبت دهد، 
نخست باید تناظر النعل بالنعل میان حماسة فردوسی و تاریخِ ثعالبی را توجیه کند، 
1) Geoffrey of Monmouth



5

دیویس تفسیر جدید زیر را عرضه می کند:

نقل است که اثر ثعالبی تقریباً سی تا چهل سال پس از مرگ فردوسی 
نوشته شده است. بنابرین، شباهت تاریخ ثعالبی با شاهنامة فردوسی بدون 
پنداشت  چنین  باید  تنها  است؛  توجیه پذیر  به آسانی  سوّمی  متن  به  ارجاع 
شاهنامة فردوسی بوده است )دیویس، 1996،  که منبع اصلی ثعالبی خودِ 

ص.)5؛ تأکید از من است).

بین سال های 441- 456  را  ثعالبی  اثر  تصنیف  تاریخ  دیویس  دیگر،  عبارت  به 
هجری می داند. بدون پذیرش این تاریخ، این عقیده که ثعالبی اثر خود را بر اساس 
متن  به  ثعالبی  اتکّای  اگر  امّا  می نماید.  اطائات  از  است  نوشته  فردوسی  شاهنامة 
لفظ  به  لفظ  تناظر  مورد  در  دیگر  موجّه  توضیحِ  تنها  آن وقت  نشود،  اثبات  شاهنامه 
لغات و عبارات کتاب های این دو مؤلف می بایست همان فرضیة مرسوم باقی بماند، 
یعنی هر دو شاعر از یک منبع مشترک ادبی اقتباس کرده اند. اگر این اعتقاد مرسوم را 
که طبق آن حماسة فردوسی یک منبع مکتوب ادبی داشته است بپذیریم، در عین حال 

باید قبول کنیم که سنتّ شفاهی منبع مستقیم حماسة فردوسی نبوده است.
به تکرار می گویم که فرضیة جدید، تاریخ نگارش تاریخِ ثعالبی را سی یا چهل 

سال بعد از مرگ فردوسی قرار می دهد. امّا آیا این تاریخ ها پذیرفتنی اند؟
اینکه،  اوّل  آنهاست.  پذیرش  مانعِ  تاریخی  واقعیتِ  زیرا چند  است.  منفی  پاسخ 
فردوسی بین سال های 411- 416، و ثعالبی در سال 9)4، سیزده یا هجده سال پس 
از مرگ فردوسی، درگذشت. بنابراین ممکن نیست که ثعالبی کتابش را سی یا چهل 
سال، پس از مرگ فردوسی نوشته باشد، به این دلیل روشن که در آن زمان او خود 
بر  که حالت مرگ  از محدودیت هائی  ما  آگاهی های  اساس  بر  و  بوده  مرحوم شده 
می توان  و  بنویسد  مطلبی  بتواند  که  نبوده  در شرایطی  اصاً  می کند،  تحمیل  مؤلفان 
به طنز گفت که ثعالبی پس از مرگ، نه به تألیف، بلکه به انتشار مشغول بوده است. 
ممکن است اشِکال کنند که ثعالبیِ مؤلفِّ این تاریخ، فرد دیگری غیر از ثعالبیِ مشهور 
است، و این ثعالبیِ دیگر اثر خود را سی چهل سال بعد پس از مرگ فردوسی نوشته 

است. اطّاعاتِ ما دربارة ویژگی های سبک ادبی ثعالبی نافی این فرضیه است.
یک بررسی علمی عالی از سبک نوشتاری تاریخِ ثعالبینیز گویای همین مطلب 
است  امکان ناپذیر  مرغینانی)  )یا  مرغنی  به  مشهور  دیگری  ثعالبی  وتصوّر  است، 



6

)رزنتال، 1950، صص. 181- )18). اجازه دهید تصوّر کنیم که تحقیق نمونة رزنتال)1) 
او  ثعالبیِ مشهور خبر داشتیم و  از  به غیر  ثعالبی دیگری  از  نیز وجود نداشت، و ما 
به دایل متعدد، عماً  اینها،  به فرض همة  ثعالبی می دانستیم. حتی  تاریخِ  را مؤلفّ 
امکان پذیر نیست که زمانِ نگارش تاریخِ ثعالبیرا سال ها پس از مرگ فردوسی بدانیم.
تاریخِ ثعالبی، همانگونه که در مقدّمة آن نیز به صراحت آمده، به شاهزادة غزنوی 
نصربن ناصرالدّین، که به امر او تصنیف شد، تقدیم شده است )ثعالبی، 1900، ص. 
چهل و هفت). نصر در سال )41 درگذشت. بنابراین تاریخِ ثعالبی، مؤلفِّ آن هر که 
باشد، ااقلّ می بایست قبل از سال )41 نوشته شده باشد. اکنون اگر بپذیریم که ثعالبی 
نتیجه  این  به  باشد،  نوشته  مرگِ ممدوحش  از  پیش  تنها یک سال  را  اثرش  مسوّدة 
می رسیم که نگارشِ آن در سال 411، که قدیم ترین تاریخ احتمالی درگذشتِ فردوسی 
است، به اتمام رسیده بوده است. از این رو، این ادعایِ واهی که تاریخِ ثعالبی »سی یا 
ـ بی معنی  ـ گویا به تعریضی شاعرانه ـ چهل سال پس از مرگ فردوسی« تصنیف شده ـ

می شود زیرا به اندازة سی یا چهل سال از واقعیت به دور است.
در این مورد اشِکال دیگری نیز قابل طرح است، یعنی از آنجا که تدوین نهایی 
شاهنامه در سال 400 به پایان رسید، ممکن است یازده سال بعد ثعالبی به حماسة 
فردوسی به عنوان منبع نگارش اثرش دسترسی داشته است. این ایراد نیز به چند دلیل 
پایان قرن  تا  شاهنامه  متنیِ موجود،  بر اساس تمامی شواهد  اوّل آنکه،  وارد نیست. 
ششم، یا به احتمال قوی سال های آغازین قرن هفتم هجری یعنی تقریباً دویست سال 
پس از تدوین نهایی، هنوز رواجِ گسترده ای نیافته بود. این بدین معناست که آوازة 
ثعالبی  نهایی به گوش  از تدوین  یازده سال پس  تنها  فردوسی نمی توانسته  شاهنامة 
مانندِ  عصر،  آن  مورّخان  حتیّ  و  فردوسی  معاصران  از  هیچ یک  اینکه،  دوّم  برسد. 
عُتبی )وفات7)4)، گردیزی )تقریباً )44) یا بیهقی )وقات 470) از حماسة او سخن 
نگفته اند. مجمل التواریخ و القصص )تقریباً 0)5) و راحه ًالصدور )تقریباً 599)نخستین 
کتاب های تاریخی هستند که ابیاتی را از شاهنامة فردوسی نقل می کنند. حتیّ اثری 
اخاقی و تعلیمی مانند قابوسنامه، که در سال 475 تصنیف شده، یعنی بیش از پنجاه 
سال پس از مرگِ فردوسی، با وجود اینکه از یکی از شاهنامه های منثور آن زمان یاد 
می کند، دربارة فردوسی و حماسه اش خاموش است. قدیمْ ترین کتاب نثر ادبی که در 
آن ذکری از فردوسی رفته است چهار مقاله است، که در سال551، یعنی 150 سال 

پس از تدوین نهایی حماسة فردوسی، تصنیف شده است.
سوّم اینکه، قدیم ترین شاعری که به شاهنامة فردوسی اشاره کرده اسدی طوسی 
1) Rosenthal



7

است، که در اثر حماسی اش موسوم به گرشاسپ نامه، که در سال 458 ،بیش از پنجاه 
یاد می کند )اسدی طوسی، 1976، صص.  از آن  سروده شده،  شاهنامه  از  سال پس 
امّا از آن روی که اسدی همشهری فردوسی است، و به احتمال قوی با   .(14 -1(
رخدادهای ادبی محلّی آشنا بوده، مورد او، یک مورد استثنائیست. با این همه، حتیّ 
مربوط  شاهنامه  نهایی  تدوین  از  تقریباًبه شصت سال پس  شاهنامه  به  اسدی  اشارة 
است. چهارم اینکه، از دو عروضی قدیمی ایرانی، یعنی الرادویانی، که تقریباً بعد از 
سال 8)4 می زیست، و رشیدالدّین وطوط )وفات تقریباً )57)، هیچ کدام حتیّ یک 
بیت از شاهنامه نقل نکرده است. با وجودِ این هر دوی آنها مثال های بسیاری از اشعار 
در  که  اوّلین عروض دانی است  رازی  قیس  فردوسی ذکر می کنند. شمس  معاصران 
کتابش المعجم فی معاییر ااشعار العجم که در حدودِ سال 0)6 هجری، یعنی تقریباً 
دویست و سی سال پس از تدوین نهایی حماسة فردوسی تألیف شده است، ابیاتی را 

از شاهنامه نقل کرده است.
حماسة  بگوئیم  اینکه  برم.  پایان  به  نکته  یک  ذکر  با  را  بخش  این  دهید  اجازه 
به  را  ثعالبی  توجّه  که  بود  یافته  رواجی  آنچنان  از سرایش،  بافاصله پس  فردوسی 
نکنند،  ذکر  را  آن  که  گرفتند  تصمیم  فردوسی  معاصران  دیگر  امّا  کند،  جلب  خود 
مستلزم این است که به یک توطئة سکوت فراگیر در میان نخبگان اهل قلم خراسان 
موجودیت چنین  از  دفاع  در  که  ادله ای  من،  نظر  به  کنیم.  پیدا  اعتقاد  ماوراءالنهر  و 
توطئه ای عرضه شوند، قابل قبول نیستند. بگذارید از این بحث درگذریم و با تمرکز بر 
ثعالبی نشان دهیم که چرا ممکن نیست که او در تمام دوران فعّالیت ادبیش، از وجود 

حماسةفردوسی مطلع بوده باشد؟
گذشته از سکوت شاعران، مورّخان، و عروضیان قدیم،آنچه که در باب مناطقی 
که ثعالبی در آنها زندگی کرد می دانیم، این احتمال را که او در نگارشِ تاریخِ خود از 
شاهنامة فردوسی به عنوان یکی از منابع استفاده کرده باشد، ردّ می کند. می دانیم که 
ثعالبی مقیم دربار امیر ابوالعباس بن مأمون )90)- 407) در خوارزم بود، و حتیّ مدّتی 
کتابدار این شاهزاده بود )مراجعه کنید به مقدمة بازورث بر ثعالبی، 1968، صص. 5 
ـ 6). ممدوحانِ خوارزمیِ وی در سال 408 به دست غزنویان سرنگون، و شماری از 
علمای دربار مأمون، از جمله ثعالبی، پس از پیروزی به تختگاه غزنویان منتقل شدند. 
بنابراین، ارتباط ثعالبی با غزنویان پس از سال 408 آغاز شد. پیش از این تاریخ او 
آنقدر از خراسان دور بود که محال است نام فردوسی یا اثرش را شنیده باشد. ممکن 
است بگویید مهّم نیست که اقامتگاه ثعالبی در آن زمان چقدر از توس فاصله داشته 
است، بعید نیست که سیاّحی عاقمند به ادبیاّت، نسخه ای از شاهنامه را در سال 400 



8

فراچنگ آورده باشد، و از قضا به خوارزم سفر کرده باشد، تا آن را به دست ثعالبی 
برساند. حتیّ به فرض قبول این امر بعید، آنچه که در باب ماهیتِّ آثار ادبی ثعالبی 

می دانیم، مانع  ازین می شود که به دام زودباوری بیفتیم.
ثعالبی دو کتاب تألیف کرد که در آنها به نقل و بررسی آثار بسیاری از شاعران و 
ادیبانِ همعصر خود پرداخت. کتابِ نخست؛ یتیمهً الدهر)از این پس یتیمه) بود، که 
تقریباً بین سال های )40- 407 تصنیف شد. بخش چهارم کتاب به شاعرانِ خراسان و 
ماوراءالنهر اختصاص یافته است. در این بخش از فردوسی و حماسه اش سخنی نرفته 
نام فردوسی را نشنیده بوده است.  ثعالبی تا سال 407  این بدان معناست که  است. 
امّا مابقی عمرش چه طور؟ آیا ثعالبی مجال آن را داشت که پس از سال 407 ــ مثاً 
بین سال 408، وقتی که به دربار غزنه روی آورد، و سال 9)4، زمانی که درگذشت، 
از حماسة فردوسی آگاه شود؟ شواهد موجود نشان می دهد که او در تمام عمرش از 

فردوسی بی خبر بود.
ثعالبی در اواخر عمر، حدوداً بین 4)4 تا 9)4، کتابی دیگر با عنوان تتمهً الیتیمهً )از 
این پس تتمه) تصنیف کرد، و در آن بسیاری از شاعران متأخر را که در دورة غزنویان 
ــ یعنی بیست سال پس از تصنیف کتاب قبلی اش ــ به شهرت رسیدند، یاد کرد. 
در این اثر اخیر نیز ذکری از فردوسی به میان نیامده است. به عاوه، گرچه ثعالبی در 
بسیاری از موارد نمونه هایی از اشعار پارسی معاصرانش رابه قصدِ آوردن در کتاب 
به عربی ترجمه می کند )مقدمة اقبال بر ثعالبی، 4)19، صص. )- 5)، امّا از فردوسی 
حتیّ یک بیت هم ذکر نمی کند. بنابرین باورکردنی نیست که بگوئیم او فردوسی را 
می شناخته، و آنقدر تحتِ تأثیر کتابِ او بوده که از آن به عنوان منبع اثرِ خود بهره برده 
است، امّا در عین حال حتیّ یکبار در دو اثر خود که به ذکر و ارزیابی هنر شاعری 

معاصرانش اختصاص یافته، نامی از او نبرده است.
موضوع دیگری قبول آگاهی ثعالبی از شاهنامة فردوسی را بسیار دشوار می کند. 
هیچ یک از دیگر مؤلفّانی که بر دو اثر دایرهً المعارف گونة ثعالبی تکمله هایی نوشتند 
یعنی شاگردش باخرزی )وفات 467)، و عمادالدّین کاتب اصفهانی )وفات 597)، به 
شاهنامه یا سراینده اش اشاره ای نکرده اند. این از قلم افتادگی ها بیان گر این نکته است 

که فردوسی و حماسه اش در میان مؤلفّانی از قبیلِ ثعالبی نام وآوازه ای نداشته اند.
ممکن است یک ایراد نهائی علیه سلسله ادلة من مطرح شود؛ یعنی اینکه: گرچه 
آن  از  اقتباس  در  زیرا  نبرد  آن  از  اسمی  امّا  می شناخت،  را  فردوسی  ثعالبی حماسة 
مرتکب سرقت ادبی شده بود، و نمی خواست کسی متوجّة این کارِ او شود. این ایراد 
نیز پذیرفتنی نیست زیرا ثعالبی، که غالباً به صراحت از منابعش نام می برد، در دو جا 



9

از تاریخ خودش، از کتابی به نام شاهنامه، نام می برد: »قال صاحب کتاب الشاهنامه 
)صاحب کتاب شاهنامه می گوید)« )ص. )6)؛ ص. 457). این کتاب بنا به شواهدی 
که عرضه کردیم نمی تواند شاهنامة  فردوسی باشد. با وجود این، اگر ثعالبی در صدد 
کتمان ارتباط تاریخ خودش با این شاهنامه بود، اصاً در روایت خود از آن نمی برد. 
بنابرین، سکوت او در باب حماسة فردوسی در یتیمه و تتمهاش را نمی توان بر گردن 

تاش او برای فرار از مامت انداخت.
اجازه بدهید با جمع بندی مطالبی که گفتم دامن سخن را برچینم. شواهد موجود 
دربارة تاریخ تصنیف تاریخ ثعالبی ومکان، و ماهیتِّ فعّالیت های ادبی او، بر این فرضیه 
که او از شاهنامة فردوسی به عنوان منبع استفاده کرده، یا اصاً فردوسی و شاهنامهاش 
را می شناخته است، رقم بطان می کشد. بنابراین تشابهات دقیقی که بین متن شاهنامه 
و نصّتاریخ ثعالبیموجود است را تنها می توان بر اساس نظریة معمول، یعنی این که 
هر دو مؤلفّ از یک متن منثور ادبی که دیگر در دست نیست استفاده کرده اند، توجیه 
کرد. طبعاً اگر فردوسی و ثعالبی از یک متن مکتوب بهره برده باشند، این ادعا که 
شاهنامه برگرفته از منابع شفاهی است غیرقابل قبول خواهد بود. البتّه این مسأله که آیا 
آن متنی که اساس کار فردوسی بوده، یعنی شاهنامة منثور ابومنصوری، بر منابع شفاهی 
متکّی بوده یا نه، امری علیحده است، امری که به نظر من قابل دفاع نیست. آنچه که 
مسلّم است این است که حماسة فردوسی بر اساس یک متن مکتوب قدیمی، نه یک 

سنتّ شفاهی سروده شده است.
با سه ایه متون کتبی از  اقاً  از شواهد موجود چنین برمی آید که متن شاهنامه 
شفاهیاّت جدا می شد. این ایه ها عبارتند از شاهنامة منثور ابومنصوری، منابع پارسی 
و پارسی میانه که منابع آن اثر محسوب می شدند، و نوعِ ادبی ـ حماسی خداینامگ ها 

در ادبیاّت پارسی میانه.
بررسی  در  آن  اهمیتِّ  و  آشکار  امتیازهای  به رغم  شفاهی،  بدیهه سرایی  نظریة 
را  آن  که  کسانی  است.  شده  تبدیل  دانشگاهی  ادبی  مُد  گونه ای  به  حماسی،  آثار 
کورکورانه بر همه چیز تعمیم می دهند صرفاً در صددِ پیروی از آن مُد دانشگاهیند. 
ایرادهای من به تفاسیر جدید منابع شاهنامه به اصل تفسیر مربوط نمی شود، بلکه 
به حقایق تاریخی و لزوم اعمال دقتّ در تحقیقات مربوط است، که به تعبیر الفرد 
ادوارد هاوسمن)1) یک وظیفه است نه یک فضیلت. قطع نظر از دیدگاه هایم در باب 
تاریخِ  ثعالبی  که  است  شاهنامه، واضح  به  بدیهه سرایی شفاهی  نظریة  تعمیم پذیری 
خود را پس از مرگ تألیف نکرده بوده. این حقیقت آشکار حتیّ با خواندن دقیق 
1) Alfred Edward Housman



10

دایره اًلمعارف  او در  مهّم زندگی  تاریخ های وقایع  بررسی  با  یا  اثرش  بر  او  مقدّمة 
اسام مشخص می شود. این بی دقتّی و اهمال کاری ها در باب بدیهیاّت است که به 
تمام اظهارات کسانی که می خواهند نظریة بدیهه سرایی شفاهی را بر شاهنامه تعمیم 

دهند سرایت کرده است.
کلمه،  واقعی  معنی  به  پژوهش  یعنی  بی وقفه،  کنجکاوی صرفِ  که  است  بدیهی 
نباید  امّا  بینجامد که چه بسا برای مدّتی نیز درست باشد  ممکن است گاه به کلیاّتی 
موقتّی بودنِ درستی آنها را فراموش کرد. تنها حقیقتْ، خودِ فرایند است که همیشگی 
است تا حدّی که ]تحقیق صادقانه[ نوعی عبادت محسوب می شود. به روز نگاه داشتن 
آگاهی از نظریاتِ مدرن تحسین انگیز است، امّا هنگامی که این به روز بودن به قیمت 
نادیده گرفتنِ جزئیات مهّم تمام می شود، نفس عمل بایستة مامت است. از گوستاو 
فلوبر )1)18 – 1880) نقل کرده اند که گفت »خداوند را در جزئیات می توان یافت«. 
برای ما طاّب ادبیاّت کاسیک پارسی، این جزئیات نه تنها در متون، بلکه در اوضاع و 
احوال فرهنگی ای وجود دارد که زمینه و محل ظهور این متون به شمار می روند. مادامی 
که تصویر کامل را نادیده بگیریم، آنچه در متون مهّم است، یعنی جزئیات همچنان 
مغفول خواهد ماند. شاهنامة فردوسی در یک اوضاع و احوال فرهنگی کاماً متفاوت با 
شرایط رشد و نموّ حماسه های شفاهی سروده شده است. شاهنامه را مردی فرزانه در 
دامان فرهنگِ فرهیختة خراسانِ قرن چهارم سروده است. ازین گذشته، این کتاب در 
سرزمینی که دارای کتابخانه های عظیم عمومی، که شمار کتاب های آنها بالغ بر صدها 
تفاسیر شخصی.  نه  تاریخی است  اینها حقایق  بود.  هزار مجلّد می شد، سروده شده 
بدیهی است که در چنین شرایط فرهنگی »شعر شفاهی« محملی برای بالیدن نداشته 
است. من نه با اندیشیدن و درافکندنِ نظریاتِ نو، بلکه با خیال پردازیِ محض مخالفم.

در  خداوند  عظمت  می فرماید  سلیمان  )5):)) حضرت  سلیمان  امثالِ  کتاب  در 
پوشاندن اسرار است ]امّا عظمت پادشاه در پی بردن به کُنه مسائل است[. الفرد ادوارد 
هاوسمن سال ها بعد چنین پاسخ داد، که عظمت محقّقان، نه پادشاهان دست یازیدن 
به کُنه مسائل است. اگر محقّقان خود را شایستة کنکاش در الهیات می دانند، پیشنهاد 

می کنم که اقاً در پژوهش به جزئیات توجّه بیشتری مبذول دارند.

فهرست منابع فارسی
ــ اسدی طوسی )1354.( گرشاسپنامه. به اهتمام حبیب یغمائی، چاپ سوم، تهران: طهوری.

ــ امیدساار، محمود )1375(. »ماحظاتی پیرامون سیرالملوک ابن مقفع«. ایرانشناسی، ج 8، ش 2، صص. 
.278-266

ــ الثعالبی، ابومنصور عبدالملک )1900(. غرر اخبار ملوک الفرس و سیرهم. چاپ زوتنبرگ، پاریس: چاپخانۀ ملیّ.



11

ــ الثعالبی، ابومنصور عبدالملک )1973(.یتیمهً الدهر. بیروت: دارالفکر.
ــ الثعالبی، ابومنصور عبدالملک )1973(. تتمهً یتیمهً الدهر. بیروت: دارالفکر.

ــ بهار، محمّدتقی )1314(. تاریخ سیستان. تهران: کالۀ خاور.
ــ بهار،محمّدتقّی )1318(. مجمل التواریخ و القصص. تهران: کالۀخاور.

ــ تقی زاده، سید حسن )1349(. فردوسی و شاهنامۀ او. به اهتمام حبیب یغمائی، تهران: انجمن آثار ملیّ.
ــ خالقی مطلق، جال )1372(. »حماسه سرای باستان«، در گل رنجهای کهن: برگزیدۀ مقاات دربارۀ شاهنامۀ 

ــ فردوسی، به همّت علی دهباشی، تهران: نشر مرکز، صص. 53-19.
ــ خالقی مطلق، جال )1357(. »مطالعات حماسی، بخش یکم:حماسه سرای باستان«، سیمرغ، ش.5، صص. 

.28-3
ــ فرخی سیستانی )1363(. دیوان فرخی سیستانی. به اهتمام محمّد دبیرسیاقی، چاپ سوّم، تهران: زوّار.

فهرست منابع خارجی
_ Benson, Larry, D. (1966). "The Literary Character of Anglo-Saxon Formulaic 

Poetry", Publications of the Modern Language Association, vol. 81, pp.334-41
_ Davidson, O. M. (1994). Poet and Hero in the Persian Book of Kings. Ithaca: 

Cornell University Press
_ Davis, D. (1966). “The Problem of Ferdowsi’s Sources”, JAOS, vol. 116, no. 1, 

pp.48-58
_ Foley, J. M. (1994). “Ancient Greek Studies and Folkloristics”, Journal of 

American Folklore, vol. 107, no. 425, pp. 437-450
_ Levy, R. (1969).An Introduction to Persian Literature. New York: Columbia 

University Press
_ Lord, Albert B. (1986) “Perspectives on Recent Work on the Oral Tradition 

Formula”, Oral Tradition, vol. 1, pp. 467-503
_ Omidsalar, M. (1996). “Unburdening Ferdowsi”,JAOS,vol. 116, no. 2, 

pp.235-243
_ (1995). “Review Article on Davidson’s Poet and Hero in the Persian Book of 

Kings (Ithaca, 1994)”, Iranshenasi,vol. 7, no. 2, pp.436-458
_ (1993) “Review Article on Davis’s Epic and Sedition: The Case of Ferdowsi’s 

Shahnameh (Arkansas, 1992)”, British of Journal Middle Eastern Studies,vol. 20, 

no. 2, pp.237-244
_ Rosenthal, F. (1950). “From Arabic Books and Manuscripts III: The Author of 

the Ghurar as-Siyar”, Journal of the American Oriental Society,vol. 70, no. 3, 

pp.181-182
_ Watts, Ann. C. (1969). The Lyre and the Harp: A Comparative Reconsideration 

of Oral Tradition in Homer and Old English Epic Poetry. New Haven, Conn.: Yale 

University Press



12

بعدالتحریر در مورد ثعالبی
ثعالبی  ادعا که  این  جناب آقای دکتر مصطفی حسینی مقاله یی را که من در ردّ 
نیشابوری در تدوین غرر اخبار ملوک الفرس و سیرهم از متن شاهنامة فردوسی استفاده 
کرده بوده و شباهت های میان متن کتاب او با شاهنامه هم به همین خاطر است، نوشته 
این فقیر تماس گرفتند و  با  ایشان اخیراً   .(Omidsalar 1998( بودم ترجمه کرده اند
از من خواستند که ترجمه را بازبینی کنم و تماس ایشان موجب شد که دوباره متن 
انگلیسی آن مقاله را مرور کنم. اولین نکته یی که درین مورد نظرم را جلب کرد، اشتباهی 
بود که خودم در کتابشناسی اصل انگلیسی مقاله مرتکب شده بودم. یعنی تاریخ مقالة 
آقای دکتر دیویس را که در سال 1996 در مجلة شرقشناسی آمریکا منتشر شده بود، 
سی سال عقب تر برده و در سال 1966 قرار داده بودم.  الحمده که تماس جناب دکتر 
حسینی وسیلة تصحیح این اشتباه شد. به عبارت دیگر، نکتة جالب در مورد اشتباه 
بنده اینست که یکی از ایرادات من به آقای دیویس این بوده که ایشان تاریخ تألیف 
غرراخبارملوک الفرس ثعالبی نیشابوری را که پیش از سال )41  هجریست، اشتباهاً 
سی چهل سال پس از تاریخ اصلی تصور کرده اند. اکنون متوجه می شوم که خود فقیر 
هم به دام غلط مشابهی افتاده و در فهرست منابع مقالة خودم، تاریخ انتشار مقالة آقای 
دیویس را که سال 1996 است سی سال عقب تر برده و آن را در سنه 1966 میادی 

قرار داده ام و چه خوش گفت حکیم توس که:
آموختمچو گوئی که فام خرد توختم بایستم  هرچ  همه 
روزگار کند  بازی  نغز  آموزگاریکی   ِ پیش  بنشاندت  که 

مطلبی که درین مورد مهم است و شاید ذکرش برای دانشجویان بی فایده نباشد، 
اینست که در تصحیح متن، و اصواً در تحقیق، تشخیص غلط بخشی از اصل کار 
است.  بخش دیگر، و شاید آموزنده تر کار این است که مصحح در حدّ امکان منشاء 
غلط را هم مشخص کند. به عبارت دیگر، محققین باید حد اقل این سؤال را هم طرح 
کنند که »اگر فان مطلب غلط است، این غلط از کجا آمده و علت ظهور آن چیست؟« 
من در نقد رأی آقای دیویس درین مورد نیز کوتاهی کرده بودم.  اما خوشبختانه فرصتی 
این  آورد، فرصت تصحیح  پیش  برایم  آقای دکتر حسینی  ترجمة جناب  بررسی  که 

سهل انگاری را هم فراهم کرد.
نیز هم  نولدکه  9)4 هجری قرار داده اند. چنانکه   – ثعالبی را 50)  تاریخ حیات 
در متن آلمانی کتاب معروفش، حماسه ملی ایران )Nöldeke 1920, p.41) و هم در 
ترجمة انگلیسی آن کتاب که ده سال بعد در بمبئی صورت گرفت و در سال 1979 



13

میادی در آمریکا بصورت افست تجدید چاپ شد، معادل میادی سال های حیات 
ثعالبی را »961 – 58/1057« ذکر کرده است )Nöldeke 1979, p.63).  مطلب مهم 
درین است که نولدکه در تبدیل سال فوت ثعالبی از تاریخ هجری به میادی، اشتباه 
کرده است زیرا سال 9)4 هجری مقارن است با سال 8)10 میادی، نه چنانکه نولدکه 
نوشته است سال های 1057 و 1058.  من گمان می کنم که این اشتباه از اثر نولدکه که 
از منابع آقای دیویس بوده وارد مقالة ایشان شده است. به جز آقای دیویس، دیگران 
هم مرتکب این اشتباه شده اند زیرا این غلط در ترجمة فارسی کتاب نولدکه نیز دیده 
می شود و مترجم به عینه عبارت نولدکه را از آلمانی بصورت »ثعالبی در سال 50) تا 
9)4 برابر با 961 تا 58/1057 م زندگانی کرده«، به فارسی ترجمه کرده است. پس بعید 
نیست که وجهة علمی نولدکه و دقت او که زبانزد خاصّ و عام بوده و هست، باعث 
شده باشد که آقایان دیویس و بزرگ علوی نوشتة او را به عینه قبول و نقل کرده باشند.
آخرین سخن این که بنده باید یک مطلب دیگر را هم متذکر شوم و آن اینست که 
شاید به علت شباهت ارقام ) و 5 در برخی از شیوه های کتابت فرنگی، نولدکه در اصل 
دستنویس خودش که به چاپخانه فرستاده بوده، تاریخ مرگ ثعالبی را به درستی 7)10 
یا 8)10 کتابت کرده بوده، اما حرفچین رقم ) را در دستخط نولدکه اشتباهاً 5 خوانده و 
7)8/10) را به 58/1057 تبدیل کرده است. بنده این احتمال را قوی می داند، واه اعلم.

Nöldeke, Theodor (1920). Das iranishche Nationalepos. Berlin und 

Leipzig: Vereiningung wissenschaftlicher verleger.

______________ (1979). The Iranian National Epic or the Shahnamah.  

Translated from the German by Leonid Th. Bogdanov.  Philadelphia: 

Porcupine Press (First published in Bombay: The K. B. Cama Oriental 

Institute, publication No.7, 1930).

متن انگلیسی مقاله فوق در مجلد اول مجموعه مقاات فقیر که با عنوان جستارهای 
شاهنامه شناسی و مباحث ادبی )تهران: بنیاد موقوفات دکتر محمود افشار یزدی، 81)1) 

منتشر شد، در صص )11 – 6)1 از بخش انگلیسی کتاب، تجدید چاپ شده است.

Omidsalar, Mahmoud (1998). “Could al-Thacālibī have used the ‘Shāhnāma 
as a Source?” Der Islam. Vol. 75, pp.338 – 346.

بقلم  با مقدمه  ایران. ترجمة بزرگ علوی.  حماسه ملی  تئودور )69)1).  نولدکه، 
سعید نفیسی. چاپ چهارم، تهران: نشر جامی و مرکز نشر سپهر )چاپ اول، تهران 

.(1((7


